
ΚΥΡΙΑΚΗ ΤΗΣ ΑΠΟΚΡΕΩ [: Ματθ. 25,31-46] 

     Αποµαγνητοφωνηµένη οµιλία µακαριστού γέροντος Αθανασίου Μυτιληναίου  
                                  µε θέµα: 
 «ΜΙΑ ΣΥΝΤΟΜΗ ΘΕΩΡΗΣΗ ΤΟΥ ΕΥΑΓΓΕΛΙΚΟΥ ΚΕΙΜΕΝΟΥ ΤΗΣ ΚΡΙΣΕΩΣ» 
                              [εκφωνήθηκε στην Ιερά Μονή Κοµνηνείου Λαρίσης στις 26-2-1995] 

                                                                                                                       [Β 313] 

      Η αγάπη του Θεού, όπως γνωρίζοµε, αγαπητοί µου, εργάστηκε την σωτηρία µας. Και η 

σωτηρία µας είναι η Ενανθρώπησις του Υιού του Θεού, που όχι µόνο µας µετέφερε την 

βουλήν του Πατρός, αλλά και έπαθε για µας πάθος Σταυρού. Και αυτή η αγάπη του 

Θεού ζητά ανταπόκριση, ζητά αποδοχή. Και η αποδοχή είναι η οικείωσις του Υιού του 

Θεού δια της πίστεως και της αγάπης. Όταν δεν γίνει αυτή η αποδοχή και απορριφθεί 

από τον άνθρωπο η αγάπη του Θεού, τότε ζητείται λόγος από τον Θεόν, για την 

ακατανόητη προσβολή.  

       Ό,τι ο Θεός φέρει στην ύπαρξη, θέτει και έναν σκοπό. Αν αυτός ο σκοπός εν 

εκπληρωθεί, τότε ο Θεός καλεί σε απολογία. Ζητά, όπως λέγει ο Ίδιος ο Χριστός, στην 

ανάλογη σχετική εκείνη παραβολή Του, ζητά «συνᾶραι λόγον». Να λογαριαστεί. Γι'αυτό το 

βιβλίον «Ἐκκλησιαστής», της Παλαιάς Διαθήκης βιβλίο, τελειώνει έτσι: «Τέλος λόγου, τὸ 

πᾶν ἄκουε· τὸν Θεὸν φοβοῦ καὶ τὰς ἐντολὰς αὐτοῦ φύλασσε, ὅτι τοῦτο πᾶς ὁ ἄνθρωπος. 

Ὃτι σύµπαν τὸ ποίηµα ὁ Θεὸς ἄξει ἐν κρίσει, ἐν παντὶ παρεωραµένῳ, ἐὰν ἀγαθὸν καὶ ἐὰν 

πονηρόν». Δηλαδή: «Όλα τα λόγια αυτά του βιβλίου -του Εκκλησιαστού- άκουέ τα. Να 

φοβείσαι τον Θεόν, δηλαδή µία περίληψις, να φοβείσαι τον Θεόν, να τηρείς τις εντολές 

Του, γιατί σ’ αυτό έγκειται η αξία και ο προορισµός κάθε ανθρώπου. Γιατί ο Θεός θα 

κρίνει όλες ανεξαιρέτως τις πράξεις των ανθρώπων, όσο απόκρυφοι και ξεχασµένες αν 

είναι αυτές, τόσο τις καλές, όσο και τις κακές». Η κρίσις! 

    Πράγµατι, ήλθε από την αγάπη του Πατρός ο Υιός και έφερε την σωτηρία. Έρχεται 

πάλι για να κρίνει κατά πόσο έγινε αποδεκτή αυτή του η προσφορά. Κι αυτό λέγεται 

«Δευτέρα του Χριστού Παρουσία και Κρίσις». Ό,τι ο Ιερός Ευαγγελιστής Ματθαίος 

καταγράφει και σήµερα ακούσαµε στην ευαγγελική περικοπή. 



    Με µια πολύ σύντοµη θεώρηση του κειµένου, αγαπητοί µου, επιτρέψατε να έχοµε µία 

γενική εικόνα αυτού του γεγονότος, του µελλοντικού γεγονότος της Δευτέρας του Χριστού 

Παρουσίας και της Κρίσεως. Πολύ σύντοµα… 

     «Ὃταν δὲ ἔλθῃ ὁ υἱὸς τοῦ ἀνθρώπου ἐν τῇ δόξῃ αὐτοῦ…». Έτσι αρχίζει. Και οµιλεί ο 

Ίδιος ο Χριστός. Ώστε θα επανέλθει ο Χριστός. Ναι. Το εβεβαίωσε ο Ίδιος: Όταν έλθει 

ο Υιός του ανθρώπου, θα έλθει να κρίνει. Όπως λέγει ο «Εκκλησιαστής», «σύµπαν το 

ποίηµά Του». Δηλαδή τον άνθρωπον. Γιατί αυτός είναι λογικός. 

    Αυτή η αναφορά της Δευτέρας του Χριστού Παρουσίας, πρέπει να µας κρατά σε µία 

διαρκή εγρήγορση. Ο Χριστός θα ξανάρθει. Τελειώνει η Καινή Διαθήκη µ’ αυτήν την 

επισήµανση. Η Εκκλησία λέγει: «Ἒρχου Κύριε». Η ζώσα Εκκλησία. Η ζώσα Εκκλησία. Οι 

ζωντανοί Χριστιανοί. Κοιτάζουν πότε θα έρθει ο Χριστός. Γι'αυτό λέγει για τα σηµάδια τα 

προ της Δευτέρας Παρουσίας Του ο Κύριος, είναι στο κατά Λουκάν Ευαγγέλιον, ότι, «όταν 

δείτε να γίνονται αυτά, τούτα, εκείνα, εκείνα, εκείνα, ἐπάρατε τὰς κεφαλὰς ὑµῶν, σηκώστε 

τα κεφάλια σας γιατί προσεγγίζει η απολύτρωσίς σας». Οι αληθινοί, οι ζωντανοί 

Χριστιανοί, λέγουν: «Ἒρχου Κύριε!». Και το Πνεύµα λέγει - Ναι. Το Πνεύµα το Άγιον· 

που µένει στην Εκκλησία και αγιάζει τους πιστούς δια των µυστηρίων, λέγει:- «Ναί». Και ο 

Χριστός απαντάει: «Ἒρχοµαι ταχύ». Έτσι τελειώνει η Καινή Διαθήκη. «Έρχοµαι 

γρήγορα». 

       Ώστε λοιπόν ο Χριστός ξανάρχεται. Αλλά προσέξατε κάτι. Δεν θα έλθει σαν Θεός, 

αλλά σαν Θεός που έγινε άνθρωπος. Σαν Θεός που έγινε άνθρωπος. Προσέξατέ το. Η 

ανθρωπίνη Του φύσις είναι στον ουρανό, εις τα δεξιά του Θεού Πατρός. Η θεία; Είναι 

µία η ουσία και Πατρός και Υιού και Αγίου Πνεύµατος. Έτσι, δεν διελύθη, όπως θέλουν 

µερικοί αιρετικοί να λένε, δεν διελύθη η ανθρωπίνη φύσις του Χριστού. Ακριβώς γι'αυτό 

την προσέλαβε. Για να την διατηρήσει και να σταθεί Εκείνος που ανοίγει τον δρόµο για 

τους ανθρώπους δια της σαρκός Του. Άνοιξε τον δρόµο για µας. Ποιος µπορούσε, 

αλήθεια, να βρεθεί στον ουρανό µε την ανθρωπίνη Του φύση; Αλλά, ηνωµένη µε την 

θεία φύση, την ανέβασε ο Υιός εις τον ουρανό. Δυνάµει αυτής της ανόδου της 

ανθρωπίνης φύσεως, εµείς θα ανέλθοµε εις τον ουρανόν. 



      Αναλαµβανόµενος ο Κύριος εις τον ουρανόν ως Θεάνθρωπος κατά την Ανάληψή Του –

είναι το πρώτο κεφάλαιο των Πράξεων των Αποστόλων- έχοµε µία βεβαίωση των 

αγγέλων των δύο. Ήσαν δύο, διότι «ὅπου δύο καὶ τρεῖς µάρτυρες, ἐκεῖ σταθήσεται πᾶν 

ρῆµα, πᾶσα ἀλήθεια». Γι’ αυτό ήσαν δύο. Κοιτούσαν οι µαθηταί. Κοιτούσαν 

αναλαµβανόµενον τον Κύριον, ο Οποίος ανήρχετο βραδέως, λίγο-λίγο, σιγά-σιγά. Για να 

Τον απολαµβάνουν. Αλλά και για να στερεώνουν την αίσθησή τους και την αντίληψή 

τους, ότι δεν έγινε σαν αστραπή και να πουν: «Μπας και γελαστήκαµε;». Κατά έναν 

αισθητότατον τρόπον. Ενώ, λοιπόν, ήσαν κοιτάζοντες, ατενίζοντες εις τον ουρανόν, δύο 

άγγελοι λέγουν, τους λέγουν: «Ἄνδρες Γαλιλαῖοι, τί ἑστήκατε ἐµβλέποντες εἰς τὸν 

οὐρανόν;». «Τι σταθήκατε να βλέπετε στον ουρανό;». «Οὗτος ὁ Ἰησοῦς – ὁ Ἰησοῦς· η 

ανθρωπίνη φύσις· δεν λέει ο Υιός του Θεού, αλλά λέει ο Ιησούς- ὁ ἀναληφθεὶς ἀφ᾿ ὑµῶν 

εἰς τὸν οὐρανόν, οὕτως ἐλεύσεται, ὃν τρόπον ἐθεάσασθε αὐτὸν πορευόµενον εἰς τὸν 

οὐρανόν». «Κατά τον ίδιο τρόπο», λέει, «θα έλθει, όπως Τον είδατε να φεύγει προς τα 

πάνω». Σαφώς, σαφέστατα. 

     Η Ανάληψις, λοιπόν, του Χριστού, που είναι βεβαίως γεγονός, και µας το εµαρτύρησαν 

πολλοί µάρτυρες, ήσαν κατά τον Απόστολο Παύλο, παρόντες υπέρ πεντακόσιοι… Και λέει 

εις τους Κορινθίους µάλιστα, «Πολλοί απ’ αυτούς ζουν». Αργότερα. Πέρασαν κάποια 

χρόνια. «Πολλοί απ’ αυτούς ζουν». Δηλαδή είναι µάρτυρες. Δηλαδή «πηγαίνετε να τους 

ερωτήσετε». Αλλά ταυτόχρονα, η Ανάληψις του Χριστού είναι και µια µικρογραφία της 

Δευτέρας Του Παρουσίας. Και την µαρτυρία την δίδει αυτός ο ουρανός, οι άγιοι άγγελοι. 

Τότε, ήλθε µε αδοξία και πολλή ταπείνωση. Θα επανέλθει µε όλη Του την δόξα. Ήλθε 

πώς; Γεννηθείς εις την Βηθλεέµ. Άδοξα. Παρότι δεν µπορεί ο ουρανός να µην δίδει την 

µαρτυρία του. Αναρίθµητον πλήθος αγγέλων έψαλλαν τότε: «Δόξα ἐν ὑψίστοις Θεῷ». Και 

τώρα άγγελοι θα πλαισιώνουν τον Ιησούν Χριστόν. Όπως και εις την Ανάληψιν. Αλλά δεν 

ήσαν ορατοί. Για να µη φύγει η προσοχή των µαθητών από το κύριο θέµα, το 

Θεανθρώπινον πρόσωπον του Χριστού και πηγαίνει… -ας µου επιτραπεί να πω- στην 

κορνίζα του κάδρου, δηλαδή εις τους αγίους αγγέλους. 



      «Τότε - λέγει ο Κύριος στην συνέχεια- καθίσει ἐπὶ θρόνου δόξης αὐτοῦ». «Όταν θα 

έλθει, θα κάθεται επί θρόνου δόξης». Όταν έφυγε, έφυγε όρθιος. Ήταν όρθιος και 

µιλούσε. Και εκεί που µιλούσε, άρχισε να αναλαµβάνεται. Και αναλαµβανόµενος, ευλογούσε 

τους µαθητάς, την Εκκλησία! Τώρα θα έλθει ως Κριτής επί θρόνου. Θα είναι ο ένδοξος 

Ιησούς Χριστός της Ιστορίας και του ουρανού. Όπως Τον είδε ο Δανιήλ, τον 6ον αιώνα 

προ Χριστού. Και όπως ο Ίδιος ο Κύριος έδωσε την µαρτυρία του Δανιήλ εις τον αρχιερέα 

Καϊάφα, ο οποίος µη ανεχόµενος ότι µπορούσε ο Ιησούς, Αυτόν που έχει µπροστά του 

κρινόµενον, ότι θα είναι ο Ευλογητός, ο Άγιος του Ισραήλ, τον Οποίον είδε ο Δανιήλ. «Και 

ανέβηκε», λέει, «έως του Παλαιού των ηµερών» κ.λπ. κ.λπ. Και τότε ανοίχθηκαν βιβλία 

και στήθηκε δικαστήριο. Είναι η Δευτέρα του Χριστού Παρουσία. Η Ανάληψις και η 

Δευτέρα του Χριστού Παρουσία. Και ξέσχισε τα ρούχα του ο Καϊάφας, αυτός ο 

Σαδδουκαίος ορθολογιστής. Δεν πίστευαν τίποτα οι άνθρωποι αυτοί, το γένος εκείνο 

των αρχιερέων, τότε, επί Χριστού. Όπως και επί Αποστόλου Παύλου. 

      Και λέγει στη συνέχεια ο Κύριος: «Καὶ συναχθήσεται ἔµπροσθεν αὐτοῦ πάντα τὰ 

ἔθνη». «Θα µαζευτούν µπροστά Του όλα τα έθνη». «Τουτέστιν –λέγει ο Ιερός 

Χρυσόστοµος- πᾶσα ἡ τῶν ἀνθρώπων φύσις». «Η φύσις των ανθρώπων άπασα». Από του 

Αδάµ και της Εύας. «Δηλαδή τὴν οἰκουµένην –λέγει ο ίδιος ο Χρυσόστοµος- παρίστησιν 

ἅπασαν». «Όλη η οικουµένη θα είναι παρούσα». Και όπως ερµηνεύει ο Ζιγαβηνός: 

«Πάντα τὰ ἔθνη ἀναστάντα δηλαδὴ ἐκ νεκρῶν». Όλοι θα αναστηθούν. Από του Αδάµ 

και της Εύας, απαξάπαντες, θα αναστηθούν. Για να δώσουν λόγον. 

    Αν µου πείτε: «Κι εκείνοι που δεν γνώρισαν τον Χριστό;». Θα σας απαντούσα: Ο 

Χριστός πήγε στον Άδη και κήρυξε την λύτρωσιν. Όποιος απεδέχθη τον Χριστόν, εκεί 

στον Άδη… πρόδροµος δε και εις τον Άδη, στάθηκε ο Ιωάννης ο Βαπτιστής· διαβάστε 

παρακαλώ το τροπάριό του, το απολυτίκιό του. Αν µου πείτε: «Και τα κατοπινά χρόνια, 

που υπήρξαν άνθρωποι που δεν εγνώρισαν τον Χριστό;». Είναι ο έµφυτος ηθικός νόµος 

της συνειδήσεως. Έτσι θα κριθούν όλοι. Αυτό το τελευταίο το λέγει ο Απόστολος 

Παύλος. Για τον έµφυτο ηθικό νόµο της συνειδήσεως. Πάντως θα είναι όλοι παρόντες. 

Εξ αναστάσεως. Με τα πρότερα σώµατά των. Μη µου πείτε… Ναι, µε τα πρότερα 



σώµατά των. Αυτά που είχαν. Μη µου πείτε ότι διελύθησαν, ότι εκάησαν, ότι 

εφθάρησαν, ότι έλιωσαν… Με τα πρότερα σώµατά των, όπως λέει σαφώς ο Απόστολος 

Παύλος, για να δώσοµε λόγον εις τον Θεόν, δια τα πεπραγµένα όχι µόνον της ψυχής 

µας, αλλά και του σώµατός µας. Ενήστευσα; Έπαινον θα έχω. Στο σώµα ανάγεται η 

νηστεία. Επόρνευσα; Κατηγορίαν θα έχω. Στο σώµα ανάγεται η πορνεία. Και ούτω 

καθεξής. 

     Όµως τότε… τότε, ενώ θα είναι όλοι µαζί, θα διαχωρισθούν µετά πολλής ακριβείας, 

χωρίς καµίαν αδικίαν, µε την ίδια ευκολία που χωρίζει ο τσοµπάνης τα πρόβατα από τα 

γίδια. Δεν βλέπεις αν αυτό είναι γίδι ή εκείνο είναι πρόβατο; Θέλει να δείξει αυτή η 

εικόνα, την ευκολία του διαχωρισµού. Οι µεν, οι δε. Γιατί Αυτός που θα κρίνει, Αυτός 

είναι και µάρτυς. Και Αυτός που κρίνει, είναι δίκαιος. Λέγει ο Ζιγαβηνός: «Αὐτὸς καὶ 

µάρτυς ὤν καὶ κριτής».  

     Συνεχίζει ο Κύριος: «Τότε ἐρεῖ ὁ βασιλεὺς τοῖς ἐκ δεξιῶν αὐτοῦ· δεῦτε οἱ 

εὐλογηµένοι τοῦ πατρός µου, κληρονοµήσατε τὴν ἡτοιµασµένην ὑµῖν βασιλείαν ἀπὸ 

καταβολῆς κόσµου». «Ελάτε να κληρονοµήσετε σεις, οι ευλογηµένοι του Πατέρα µου, την 

βασιλείαν που είναι ετοιµασµένη πριν θεµελιωθεί ο κόσµος». Δηλαδή θα στραφεί προς 

τους πιστούς, προς τους Χριστιανούς, τους επαινετούς, τους εκλεκτούς. Και θα τους 

αποκαλέσει «εὐλογηµένους τοῦ πατρός». Είναι ο πιο τιµητικός, αλλά και ο πιο ασφαλής 

τίτλος. Δεν υπάρχει πια ο εχθρός διάβολος. Δεν υπάρχει πια η αµαρτία, για να αφαιρεθεί 

αυτός ο τίτλος, ότι είναι οι ευλογηµένοι του Πατρός. Γι'αυτό, όχι µόνον τιµητικός τίτλος, 

αλλά τίτλος και ασφαλείας. Θα µείνουν οι ευλογηµένοι του Πατρός. Και θα τιµηθούν µε την 

κληρονοµίαν της Βασιλείας Του. Και η Βασιλεία του Πατρός είναι ετοιµασµένη, όπως µας 

λέγει ο Κύριος, προ καταβολής κόσµου, πριν δηλαδή θεµελιωθεί η Δηµιουργία. Όπως και 

η Ενανθρώπησις ήταν στο σχέδιο του Θεού, προ καταβολής κόσµου. Γι'αυτό εδώ 

εµφανίζεται ο Ιησούς, προ της Ενανθρωπήσεως, ως ἐσφαγµένον ἀρνίον! Προ καταβολής 

κόσµου.  

      Και δηλοί, αφού όλα αυτά είναι στη σκέψη του Θεού, «δηλοῖ -όπως λέγει ένας 

εκκλησιαστικός συγγραφεύς- τὸ ὁρισµένον ἐν προγνώσει». Εγνώριζε ο Θεός, προ 



εγνώριζε ο Θεός τι θα εγίνετο. Προσέξτε. Προεγνώριζε· όχι ότι καθόριζε. Απλώς 

προεγνώριζε. Γιατί ο Θεός είναι έξω από τον χώρο και τον χρόνο. Όπως ο γιατρός 

µπορεί να γνωρίζει αν ο ασθενής θα ζήσει ή θα πεθάνει πάνω κάτω. Έτσι κι εδώ. 

Γνωρίζει ο Θεός πολύ ασφαλέστερα, φυσικά, ποιοι θα είναι εκείνοι που θα σωθούν, ποιοι 

εκείνοι που δεν θα σωθούν. Ξαναλέγω· δεν προορίζει. Απλώς προγνωρίζει. Για να µην 

πέσουµε στον «απόλυτο προορισµό». Να το προσέξοµε αυτό το σηµείο.  

      Και η Βασιλεία του Θεού συγκεντρώνει όλη την µακαριότητα του Θεού. Όπως µια 

ακτίνα του ηλίου. Λέµε: «Ὁ Θεὸς φῶς ἐστίν». Άκτιστον φως. Αλλά, όπως µια ακτίνα του 

ηλίου, που είναι… ξέρετε, ας µου επιτραπεί να πω την λέξη αυτή, «εἰκόνα τοῦ ἀκτίστου 

φωτός», φέρει η ακτίνα αυτή ό,τι φέρει, όλες εκείνες, που γνωρίζοµε από την Φυσική, 

ιδιότητες του φωτός, χηµικές ιδιότητες, θερµαντικές ιδιότητες, µηχανικές ιδιότητες, 

θεραπευτικές ιδιότητες, ό,τι ξέροµε, έτσι κατά παρόµοιο τρόπο, εκείνο το άκτιστον φως 

στην Βασιλεία του Θεού, θα είναι φορέας -άκτιστον, το υπογραµµίζω- που θα απορρέει 

σαν άκτιστη ενέργεια από τον Άγιον Τριαδικόν Θεόν, θα είναι φορέας της µακαριότητος 

της Βασιλείας του Θεού.  

     Κορυφή, όµως, αυτής της µακαριότητος θα είναι η θεωρία του προσώπου του 

Χριστού! Είναι γραµµένο εκεί στο προτελευταίον κεφάλαιον της Αποκαλύψεως: «Και θα 

βλέπουν», λέει, «το πρόσωπό Του πάντοτε».  Ή, όπως λέει στην πρώτη του επιστολή ο 

ευαγγελιστής Ιωάννης: «Ὅτι ὀψόµεθα αὐτὸν καθὼς ἐστίν». «Θα Τον δούµε όπως είναι». 

Πώς είναι; Όπως όταν έφυγε από την Γη, αλλά ένδοξος. «Ὀψόµεθα Αὐτὸν καθὼς ἐστίν».  

     Και λέγει ο Κύριος τώρα, ανοίγοντας αυτό το δικαστήριο, το παγκόσµιο δικαστήριο, 

σηµειώσατε ότι και οι δαίµονες θα κριθούν, αν και είναι ήδη κριµένοι. Τότε θα πορευθούν 

εις την κόλασιν, ακόµη δεν είναι στην κόλαση οι δαίµονες. 

       «Ἐπείνασα γάρ, καὶ ἐδώκατέ µοι φαγεῖν, ἐδίψησα, καὶ ἐποτίσατέ µε, ξένος ἤµην, καὶ 

συνηγάγετέ µε» κ.λπ. κ.λπ. Αιτιολογεί ο Κύριος γιατί αυτοί θα κληρονοµήσουν την 

Βασιλεία του Θεού. Έδειξαν την αρετή της ελεηµοσύνης, της συµπαθείας προς τον 

άλλον άνθρωπο. Και η ελεηµοσύνη είναι το πρώτο παιδί της αγάπης. Αυτής της αγάπης 

που κατέβασε τον Θεό από τον ουρανό. 



     Περιέργως, δεν γίνεται αναφορά σε άλλες αρετές. Τίποτα δεν λέγει. Αν σκότωσες, δεν 

σκότωσες, πόρνευσες, δεν πόρνευσες, τίποτα. Γιατί; Γιατί η αγάπη περικλείει όλες τις 

άλλες αρετές, όλον τον Νόµο. Πώς θα κάνεις µια αµαρτία στον άλλο άνθρωπο εάν τον 

αγαπάς; Είναι δυνατόν ποτέ; Συνεπώς η αγάπη είναι η πλήρωσις του  Νόµου· όλου του 

Νόµου. Αλλά η αγάπη αυτή –εδώ προσέξατέ το- δεν είναι αυτόνοµος· όπως οι διάφοροι 

ανθρωπισµοί που χαλκεύουν οι άνθρωποι µέσα εις την Ιστορία. Αλλά είναι εν ονόµατι 

του Χριστού. Αγαπώ γιατί το λέει ο Χριστός. Όχι γιατί εµένα µου αρέσει να αγαπώ. Δεν 

έχοµε την αυτόνοµον αγάπη. Να το προσέξοµε. Γιατί πολλοί κάνουν τα έργα τα καλά, τις 

ελεηµοσύνες των, δυνάµει ενός ανθρωπισµού. Μην ξεχνάµε ότι θα χαθεί αυτή η αγάπη. 

Δεν θα ληφθεί υπόψιν. Είναι άκυρος. Όπως ένα έγγραφον δεν έχει σφραγίδα και 

υπογραφή. 

    Κι εκείνοι θα απορήσουν, οι δίκαιοι και θα πουν: «Κύριε, πότε σε είδοµεν πεινώντα και  

εθρέψαµε;»· κ.λπ. κ.λπ. Και θα πάρουν την απάντηση: «Ἄµὴν ἀµὴν λέγω ὑµῖν (:σας 

βεβαιώνω), ἐφ᾿ ὅσον ἐποιήσατε ἑνὶ τούτων τῶν ἀδελφῶν µου τῶν ἐλαχίστων, ἐµοὶ 

ἐποιήσατε». Τι γίνεται εδώ; Ο Κύριος ταυτίζει τον εαυτόν Του µε τους ελαχίστους και 

ταπεινούς ανθρώπους. Ο κάθε άνθρωπος είναι εικόνα του Χριστού. Προσέξτε, είναι 

εικόνα όχι του Θεού· είναι εικόνα του Χριστού. Γιατί µε την ανθρωπίνη Του φύση ο 

Χριστός είναι εικόνα του Θεού του αοράτου. Και γενικά οι άνθρωποι είναι εικόνα του 

Ιησού Χριστού, που είναι εικόνα του Θεού. Και ό,τι κάνει κανείς στον άλλον άνθρωπο, 

είτε αγαθόν είναι αυτό, είτε πονηρόν είναι, αποτείνεται στο πρωτότυπον, στον Χριστό. 

       Τα αυτά θα επαναληφθούν και εις τους εξ ευωνύµων, αριστερά. Λέγει: «Πορεύεσθε 

ἀπ᾿ ἐµοῦ οἱ κατηραµένοι εἰς τὸ πῦρ τὸ αἰώνιον… Πείνασα, δίψασα, δεν µου δώσατε 

τίποτα». Εκείνοι θα πουν: «Κύριε, πότε σε είδαµε;». Ακριβώς ό,τι προς τους εδώ, και 

προς τους εκεί. Προσέξτε όµως. Δεν λέγει: «Οἱ κατηραµένοι ὑπὸ τοῦ Πατρός». Όπως 

είπε προηγουµένως «οἱ εὐλογηµένοι τοῦ πατρός µου». Γιατί ο Θεός δεν καταράται. 

Προσέξατέ το. Λέγει ο Χρυσόστοµος: «Οὐ γὰρ αὐτὸς αὐτοὺς κατηράσατο, ἀλλὰ τὰ οἰκεῖα 

ἔργα».  «Τα έργα σου τα ίδια τα πονηρά, αυτά σου ‘δωσαν την κατάρα». Όπως ακριβώς θα 

λέγαµε: «Το κεφάλι σου το ξερό -που λέµε πολλές φορές- φταίει. Ούτε ο Θεός φταίει, 



ούτε η µάνα σου κι ο πατέρας σου, ούτε οι γείτονες. Το κεφάλι σου το ξερό, αυτό φταίει». 

Κι εδώ, τα έργα σου τα πονηρά είναι εκείνα τα οποία σε καταρώνται. Δεν καταράται ο 

Θεός. 

     Και το αποτέλεσµα: «Καὶ ἀπελεύσονται οὗτοι εἰς κόλασιν αἰώνιον, οἱ δὲ δίκαιοι εἰς 

ζωὴν αἰώνιον». Φοβερό! Τι σηµαίνει κόλασις; Όπως είναι αδύνατον, αγαπητοί µου, να 

περιγραφεί η Βασιλεία του Θεού, έτσι δεν δύναται να περιγραφεί και η κόλασις. Δεν 

δύναται. Και η κόλασις είναι όχι µόνον βασανισµός ψυχών και σωµάτων. Αλλά το 

σηµαντικότατον, η απουσία, όπως λέει ο Ιερός Χρυσόστοµος, του γαληνοτάτου 

προσώπου του Χριστού. «Δεν θα µε ενδιέφερε», λέει ο Χρυσόστοµος, «αν ήµουν σε ένα 

αιώνιο βασανισµό, όσο γιατί θα µου έλειπε η θεωρία του προσώπου, του γαληνοτάτου 

προσώπου του Χριστού». Αυτό λέγει ο Χρυσόστοµος. «Αυτό θα µου κόστιζε». 

     Η έννοια δε της αιωνίου κολάσεως είναι η ίδια και δια το αιώνιον της Βασιλείας. Και 

σηµαίνει: Ατελεύτητος! Μη µείνοµε σε κάποιες θεωρίες κάποιων αιρετικών ή όποιων 

όποιων, ότι κάπου θα λυπηθεί ο Θεός και θα δώσει τέρµα. Εάν η λέξις «αἰώνιος» που 

βρίσκεται εις τον αυτόν στίχον µε την αυτήν έννοιαν, θα είχε περιορισµένη διάσταση, τότε 

θα πρέπει και η αιώνιος ζωή να έχει περιορισµένη διάσταση. Αλλιώτικα θα 

εχρησιµοποιείτο κάποια άλλη λέξις.  

       Αγαπητοί. Μας διηγείται ο Ευαγγελιστής Ματθαίος αυτά τα της Δευτέρας Παρουσίας 

του Χριστού και της Κρίσεως και της αιωνιότητος. Και όπως λέγει ο Ζιγαβηνός: «πρὸς 

φόβον καὶ διόρθωσιν τῶν ἀκροωµένων». Γι'αυτό κατετέθη εις το Ευαγγέλιον. Να µην 

πούµε: «Δεν ξέραµε. Κύριε, αν ξέραµε…». «Ξέρατε. Σας το είπα. Και σας το είπα για να 

έχετε φόβον». Γιατί ο φόβος του Θεού είναι εκείνος ο οποίος στέκεται υπόβαθρον όλης 

της πίστεως και της αγάπης και της λοιπής αρετής. 

      Όσο καιρός µένει, αγαπητοί µου, δια της µετανοίας να επιστρέψοµε και να 

αποφέροµε καρπόν µετανοίας. Πότε ο καθένας φεύγει, δεν ξέροµε. Παιδί; Νέος; Ώριµος 

άνδρας; Ηλικιωµένος; Πολύ ηλικιωµένος; Πάντως όλοι θα φύγουµε. Γι'αυτό λοιπόν, δια 

της µετανοίας να επιστρέψοµε και να αποφέροµε, όπως έλεγε ο Βαπτιστής, καρπόν 



µετανοίας. Ναι. Όλα αυτά είναι µία φοβερή πραγµατικότης. Γιατί πραγµατικότητα είναι 

το θεανθρώπινον πρόσωπον του Χριστού. Ας προσέξουµε. 

                  ΠΡΟΣ ΔΟΞΑΝ ΤΟΥ ΑΓΙΟΥ ΤΡΙΑΔΙΚΟΥ ΘΕΟΥ 
   και µε απροσµέτρητη ευγνωµοσύνη στον πνευµατικό µας καθοδηγητή 
             µακαριστό γέροντα Αθανάσιο Μυτιληναίο, 
                         ψηφιοποίηση και επιµέλεια κειµένου: 
                            Ελένη Λιναρδάκη, φιλόλογος 
 
ΠΗΓΕΣ: 

• Αποµαγνητοφώνηση οµιλίας δια χειρός του αξιοτίµου κ. Αθανασίου Κ. 
• https://www.arnion.gr/mp3/omilies/p_athanasios/omiliai_kyriakvn/omiliai_kyria

kvn_631.mp3 


